
​ ​  

 
Hak Dan Kedudukan Anak Sebagai Subjek Hukum Pada Pasubaya 

Mawarang Dalam Perkawinan Pada Gelahang 
 

I Kadek Agus Aditya Firmantara1 dan I Gede Pasek Pramana2* 
 

1 Fakultas Hukum Universitas Udayana, Indonesia, E-mail: firmantara.2304551015@student.unud.ac.id  
2 Fakultas Hukum Universitas Udayana, Indonesia, E-mail: pasekpramana@gmail.com  

 
Diterima: 8 November 2025 Direview: 5 Desember 2025 Disetujui: 14 Desember 2025 

 
Abstract 

This study aims to analyze the rights and legal status of children as legal subjects within Pasubaya Mawarang 
in pada gelahang marriages, as well as to examine its normative relevance to the principles of justice and child 
protection within the framework of Balinese customary law. The research employs a normative legal method 
with a statutory approach, analyzing provisions from the Civil Code, the Marriage Law, and the Child 
Protection Law. The findings indicate that Pasubaya Mawarang possesses legal legitimacy as long as it fulfills 
the validity requirements of agreements stipulated in Article 1320 of the Civil Code and does not contradict the 
best interests of the child. Children born from pada gelahang marriages must be recognized as independent legal 
subjects with equal civil rights and legal protection, ensuring that Balinese customary values coexist 
harmoniously with the principles of justice and child protection within the dynamic framework of the national 
legal system. 
 
Keywords: Pasubaya Mawarang; Child; Legal Subject; Marriage Law; Child Protection Law 
 

Abstrak  
Penelitian ini menganalisis hak dan kedudukan anak sebagai subjek hukum dalam Pasubaya 
Mawarang pada perkawinan pada gelahang, serta menelaah relevansinya terhadap prinsip keadilan 
dan perlindungan anak dalam hukum adat Bali. Metode yang digunakan adalah penelitian hukum 
normatif dengan pendekatan perundang-undangan, melalui telaah terhadap KUHPerdata, 
Undang-Undang Perkawinan, dan Undang-Undang Perlindungan Anak. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa Pasubaya Mawarang memiliki legitimasi hukum sepanjang memenuhi syarat 
sah perjanjian sebagaimana ditentukan dalam Pasal 1320 KUHPerdata dan tidak melanggar prinsip 
kepentingan terbaik anak. Anak hasil perkawinan pada gelahang harus dipandang sebagai subjek 
hukum yang mandiri dengan hak keperdataan dan perlindungan hukum yang seimbang, sehingga 
nilai-nilai hukum adat Bali dapat diharmonisasikan dengan prinsip keadilan dan perlindungan anak 
dalam sistem hukum nasional yang berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan. 
 
Kata Kunci: Pasubaya Mawarang; Anak; Subjek Hukum; UU Perkawinan; UU Perlindungan Anak 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 
 
PENDAHULUAN  

Sistem kekerabatan yang dianut masyarakat Bali umumnya bersifat 
patrilineal, di mana garis keturunan dan hak waris mengikuti pihak laki-laki.1 
Namun, dinamika sosial dan kebutuhan mempertahankan keseimbangan keluarga 
menyebabkan lahirnya bentuk-bentuk perkawinan alternatif, salah satunya adalah 

1 I.G.A. Mirah Laksmi Utari, Tedi Erviantono, dan Piers Andreas Noak, “Dominasi Purusa dan 
Kedudukan Perempuan Hindu Bali: Fenomena ‘Ngrembug’ pada Tradisi Bali,” Indonesian Journal of 
Public Administration Review 2, no. 3 (2024): 2–7, https://doi.org/10.47134/par.v2i3.4005.  

19 

mailto:firmantara.2304551015@student.unud.ac.id
mailto:pasekpramana@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.47134/par.v2i3.4005


 

perkawinan pada gelahang, yaitu bentuk perkawinan yang memberikan kedudukan 
setara antara suami dan istri sebagai purusa dan pradana, serta mengandung konsep 
kepemilikan dan tanggung jawab bersama atas keluarga asal masing-masing.2 
Perkawinan pada gelahang melahirkan suatu konsekuensi hukum yang kompleks, 
terutama terkait kedudukan anak sebagai subjek hukum. Anak yang lahir dari 
perkawinan ini tidak hanya menjadi penerus keturunan salah satu pihak, melainkan 
memiliki hubungan genealogis dan tanggung jawab adat terhadap kedua keluarga.3  

Fenomena ini menimbulkan pergeseran dari sistem patrilineal menuju 
sistem parental, di mana hak dan kewajiban diwariskan secara setara kepada kedua 
garis keturunan. Perubahan tersebut menandai transformasi nilai dalam masyarakat 
hukum adat Bali yang semakin adaptif terhadap prinsip kesetaraan dan keadilan 
sosial sebagaimana dikemukakan oleh Cindy, yang menyebutkan bahwa bentuk 
perkawinan pada gelahang merupakan bentuk dinamika adat dalam menjawab 
kebutuhan sosial kontemporer tanpa meninggalkan nilai tradisi.4 Pada pasangan 
yang melaksanakan perkawinan pada gelahang sering kali membuat perjanjian adat 
yang dikenal dengan Pasubaya Mawarang. Namun, pada praktiknya masih terdapat 
permasalahan mendasar terkait posisi anak dalam Pasubaya Mawarang. Anak yang 
lahir dari perkawinan pada gelahang sering kali mengalami ketidakpastian status 
hukum karena belum adanya pengaturan yang tegas dalam awig-awig desa 
pakraman mengenai hak waris, tanggung jawab adat, serta kedudukan sosialnya di 
antara dua keluarga asal.5 Dalam pelaksanaannya, anak sering kali tidak 
diperlakukan sebagai pihak yang memiliki kedudukan hukum mandiri, melainkan 
hanya menjadi bagian dari kesepakatan orang tua tanpa mempertimbangkan 
hak-haknya secara individual. Keadaan ini menimbulkan potensi ketidakadilan 
karena status sosial dan hukum anak ditentukan secara sepihak sejak lahir, tanpa 
memberikan ruang bagi pengakuan atas kehendak dan perlindungan terhadap 
kepentingan terbaik anak. 

Permasalahan tersebut memperlihatkan bahwa hubungan antara norma 
adat dan prinsip perlindungan anak sebagaimana diatur dalam hukum nasional 
belum seimbang. Orientasi perjanjian Pasubaya Mawarang yang lebih menekankan 
posisi orang tua sebagai pihak yang bersepakat menyebabkan hak anak sering 

5 Ayu Putu Kusuma Wardhani, Rachmi Sulistyarini, dan Yenny Eta Widyanti, “Navigating Dual 
Lineage: Inheritance Uncertainty for Children of Pada Gelahang Marriages in Bali,” International Journal 
of Innovative Education Research and Multidisciplinary 7, no. 3 (2024): 1196–1200, 
https://doi.org/10.47006/ijierm.v7i3.591.  

4 Cindy, “Pengaturan Hak Waris Anak dalam Perkawinan Pada Gelahang di Bali,” Jurnal Hukum dan 
HAM Wara Sains 2, no. 9 (2023): 885–893, https://doi.org/10.58812/jhhws.v2i09.671.  

3 Agus Wisnuwardhana Suarsa, Widya Oktavia, dan Kenjiro Adriano Silaban, “Pernikahan Pada 
Gelahang: Solusi Kultura untuk Pasangan Anak Tunggal di Bali,” Ensiklopedia Social Review 7, no. 2 
(2025): 133–137. https://doi.org/10.33559/esr.v7i2.3276.  

2 Evi Djuniarti, “Perkawinan ‘Pada Gelahang’ serta Aspek Hukum Pembagian Harta Warisannya di 
Bali,” Jurnal Penelitian Hukum De Jure 20, no. 3 (2020): 459–471, 
https://doi.org/10.30641/dejure.2020.V20.459-471.   

20 

https://doi.org/10.47006/ijierm.v7i3.591
https://doi.org/10.58812/jhhws.v2i09.671
https://doi.org/10.33559/esr.v7i2.3276
https://doi.org/10.30641/dejure.2020.V20.459-471


 

terabaikan, baik dalam aspek keperdataan maupun adat. Akibatnya, keberadaan 
anak sebagai subjek hukum yang seharusnya memperoleh pengakuan, 
perlindungan, dan kesempatan yang setara menjadi kabur. Situasi ini menuntut 
adanya penataan kembali pemahaman dan pengaturan Pasubaya Mawarang agar 
mampu menempatkan anak secara adil dalam struktur hukum adat Bali yang terus 
berkembang. Ketidakjelasan tersebut menunjukkan adanya persoalan mendasar 
dalam sistem pengaturan Pasubaya Mawarang yang belum secara eksplisit 
mengakomodasi kedudukan anak sebagai subjek hukum. Setiap desa pakraman 
memiliki ketentuan yang berbeda mengenai garis keturunan dan hak adat anak hasil 
perkawinan pada gelahang, sehingga tidak terdapat keseragaman dalam 
penerapannya. Perbedaan penerapan tersebut berpotensi menimbulkan 
ketidakpastian hukum, terutama ketika terjadi persoalan pewarisan, peralihan 
tanggung jawab adat, maupun penentuan keanggotaan keluarga.6 Ketidakteraturan 
ini mengindikasikan lemahnya perlindungan terhadap hak anak karena belum 
adanya norma adat yang secara tegas menjamin kepentingan anak di kedua pihak 
keluarga. 

Permasalahan ini juga berkaitan dengan nilai keadilan dan prinsip 
perlindungan anak yang menjadi dasar dalam sistem hukum nasional. Anak yang 
dijadikan bagian dari kesepakatan adat tanpa pengakuan atas hak individunya 
berpotensi kehilangan jaminan hukum terhadap identitas, hak waris, serta 
perlindungan sosialnya. Namun, hal tersebut bertentangan dengan prinsip keadilan 
menuntut agar setiap individu, termasuk anak, memperoleh kedudukan yang setara 
di hadapan hukum, baik dalam sistem adat maupun hukum negara.7 
Ketidakharmonisan antara kedua sistem hukum tersebut menimbulkan tumpang 
tindih norma yang berimplikasi pada lemahnya jaminan perlindungan hukum 
terhadap anak hasil perkawinan pada gelahang. Selain aspek normatif, perubahan 
sosial di masyarakat Bali turut memperluas ruang permasalahan tersebut. 
Modernisasi, urbanisasi, serta pergeseran nilai kekeluargaan menyebabkan praktik 
perkawinan pada gelahang semakin banyak dilakukan.8 Peningkatan jumlah ini tidak 
hanya menunjukkan perubahan pola hidup masyarakat, tetapi juga memperkuat 
fungsi sosial Pasubaya Mawarang sebagai mekanisme perlindungan dan 
keseimbangan tanggung jawab antar keluarga. Saat nilai-nilai adat mulai bergeser, 
anak hasil perkawinan tersebut berisiko kehilangan kepastian status dan 

8  Gusti Ayu Ketut Artatik dan I Putu Sarjana, “Perkawinan Pada Gelahang Dan Permasalahannya Di 
Desa Adat Pengeragoan Dangin Tukad, Kabupaten Jembrana”, Vidya Wertta, no. 1 (2024): 163.  

7 Nafi Mubarok, “Pemenuhan Hak Anak dalam Hukum Nasional Indonesia,” Al-Qanun: Jurnal 
Pemikiran dan Pembaharuan Hukum Islam 25, no. 1 (2022): 31–44, 
https://doi.org/10.15642/alqanun.2022.25.1.31-44.  

6 Putu Karunia Sai Sathya dan Rahmi Zubaedah, “Perspektif Hukum Adat Bali Mengenai Waris 
dalam Perkawinan Pada Gelahang dan Upaya Penyelesaian Sengketa Warisnya,” Jurnal Ilmiah Wahana 
Pendidikan 11, no. 2.B (2025): 233–241, 
https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP/article/view/9818.  

21 

https://doi.org/10.15642/alqanun.2022.25.1.31-44
https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP/article/view/9818


 

perlindungan hukum yang semestinya diberikan oleh masyarakat hukum adat 
maupun negara. 

Sehingga, permasalahan yang terjadi tidak hanya menyangkut keberlakuan 
Pasubaya Mawarang sebagai perjanjian adat, tetapi juga menyentuh aspek mendasar 
mengenai kedudukan anak sebagai subjek hukum yang harus diakui, dilindungi, 
dan dijamin hak-haknya. Diperlukan pengaturan secara konseptual dan normatif 
agar Pasubaya Mawarang dapat berfungsi secara adil dan seimbang, baik dari 
perspektif adat maupun hukum nasional. Oleh karena itu, tujuan penulisan ini 
adalah untuk menganalisis secara sistematis hak dan kedudukan anak sebagai 
subjek hukum dalam Pasubaya Mawarang pada perkawinan pada gelahang, dan 
mengidentifikasi relevansi normatifnya terhadap prinsip keadilan dan perlindungan 
sebagai subjek hukum yang mandiri dalam kerangka hukum adat Bali yang 
dinamis. 
 
METODE PENULISAN 

Penelitian ini menggunakan metode hukum normatif dengan pendekatan 
perundang-undangan. Bahan hukum yang digunakan meliputi bahan primer 
berupa peraturan tentang perkawinan, dan perlindungan anak, serta bahan 
sekunder dari literatur dan dokumen hukum relevan. Bahan hukum diperoleh 
melalui studi kepustakaan dan dianalisis untuk menafsirkan norma hukum 
mengenai hak dan kedudukan anak sebagai subjek hukum dalam Pasubaya 
Mawarang pada perkawinan pada gelahang. 
​ ​  
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Hak dan Kedudukan Anak sebagai Subjek Hukum pada Pasubaya Mawarang 
dalam Perkawinan Pada Gelahang 

Perkawinan pada gelahang merupakan salah satu sistem perkawinan adat Bali 
yang mempertemukan dua garis keturunan purusa dan pradana dalam posisi 
seimbang. Bentuk perkawinan ini lahir sebagai adaptasi atas kebutuhan sosial 
keluarga yang tidak memiliki anak laki-laki agar garis keturunan dan kewajiban 
adat tetap berlanjut.9 Kesetaraan posisi suami dan istri membawa konsekuensi 
hukum terhadap status anak yang lahir dari perkawinan tersebut, terutama 
mengenai tanggung jawab adat,  hingga pengakuan sosial dalam keluarga besar 
masing-masing pihak. Oleh karena itu, Pasubaya Mawarang sebagai perjanjian adat 
dibuat untuk menegaskan kesepakatan antara kedua keluarga besar mengenai 
tanggung jawab, kedudukan, dan pembagian hak setelah terjadinya perkawinan. 
Pasubaya Mawarang berfungsi untuk menjamin keseimbangan tanggung jawab 
antara kedua pihak. Akan tetapi, praktiknya menunjukkan kecenderungan bahwa 

9 Putu Dyatmikawati, “Perkawinan Pada Gelahang dalam Masyarakat Hukum Adat di Provinsi Bali 
Ditinjau dari Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan,” DIH: Jurnal Ilmu Hukum 7, 
no. 14 (2011): 107–123. https://doi.org/10.30996/dih.v7i14.273.  

22 

https://doi.org/10.30996/dih.v7i14.273


 

isi perjanjian lebih berorientasi pada kepentingan orang tua sebagai pihak yang 
bersepakat, sedangkan kedudukan anak sering kali ditempatkan sebagai bagian dari 
objek kesepakatan.  

Ketentuan dalam Pasubaya Mawarang sering kali menentukan garis 
keturunan, tanggung jawab adat, hingga hak waris anak tanpa memperhitungkan 
kepentingan terbaik bagi anak itu sendiri. Anak diposisikan seolah sebagai objek 
hukum dan akibat hukum dari kesepakatan orang tua, bukan sebagai subjek hukum 
yang memiliki hak penuh sebagaimana diatur dalam sistem hukum nasional. Secara 
hukum, kedudukan tersebut bertentangan dengan prinsip perlindungan anak 
sebagaimana diatur dalam Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2002 Tentang 
Perlindungan Anak, yang menegaskan bahwa setiap anak berhak hidup, tumbuh, 
dan berkembang secara manusiawi serta terlindungi dari segala bentuk kekerasan 
dan diskriminasi. Prinsip ini mengandung makna bahwa anak adalah subjek hukum 
yang memiliki hak inheren yang tidak dapat dikurangi oleh ketentuan adat, 
perjanjian, atau kesepakatan keluarga.10 Pada praktik adat, perbedaan status anak 
hasil perkawinan pada gelahang sangat bergantung pada jumlah anak dalam 
keluarga. Apabila anak yang lahir hanya satu (anak tunggal), maka secara adat anak 
tersebut dianggap sebagai penerus dua keluarga besar sekaligus. Anak tersebut 
memiliki tanggung jawab adat ganda yaitu menjaga dan melanjutkan kewajiban 
keagamaan terhadap pura keluarga ayah dan pura keluarga ibu, hingga menghadiri 
kewajiban sosial di dua banjar adat. Anak tunggal seperti ini secara sosial 
memperoleh kehormatan tinggi karena menjadi penghubung dua garis keturunan, 
namun secara yuridis kedudukannya menjadi awal atas 
permasalahan-permasalahan khususnya dalam lingkup keperdataan. Tidak ada 
aturan tertulis yang tegas mengenai hak waris anak tunggal hasil perkawinan pada 
gelahang, ataupun Pasubaya Mewarang dibuat secara lisan sehingga sering kali timbul 
perbedaan tafsir.  

Permasalahan mengenai perbedaan tafsir tersebut menimbulkan 
ketidakpastian hukum dan membuka ruang ketidakadilan. Berdasarkan ketentuan 
Pasal 13 Undang-Undang Perlindungan Anak menegaskan bahwa setiap anak 
berhak memperoleh perlindungan dari perlakuan diskriminatif dalam bentuk apa 
pun. Norma tersebut seharusnya menjadi dasar bahwa penentuan hak adat anak 
tidak boleh bersifat diskriminatif akibat perbedaan tafsir awig-awig. Sementara itu, 
apabila pasangan perkawinan pada gelahang memiliki lebih dari satu anak, 
pembagian tanggung jawab adat dan hak keperdataan biasanya ditentukan 
berdasarkan kesepakatan keluarga yang dituangkan dalam Pasubaya Mawarang.11 
Umumnya, anak pertama ditetapkan mengikuti garis keturunan ayah, sedangkan 

11 Wayan P. Windia, “Pernikahan Pada Gelahang,” Bali Membangun Bali: Jurnal Bappeda Litbang 1, no. 3 
(2018): 225. 

10 Hanif Maulana Yusuf, Nazma Ruhia Sabila, Faraz Gilar Nuladani, dan Insan Noor Zaman, “Hak 
Asasi Manusia (HAM),” Advances in Social Humanities Research 1, no. 5 (2023): 511–515, 
https://doi.org/10.46799/adv.v1i5.58.  

23 

https://doi.org/10.46799/adv.v1i5.58


 

anak kedua mengikuti garis keturunan ibu. Pengaturan ini dianggap sebagai bentuk 
keseimbangan adat antara dua keluarga besar. Namun secara hukum, pembagian 
tersebut menimbulkan perbedaan kedudukan antar anak dalam satu keluarga. Anak 
yang mengikuti garis ayah sering memperoleh status purusa penuh dengan hak 
waris utama, sedangkan anak yang mengikuti garis ibu memiliki kedudukan lebih 
lemah secara adat, meskipun sama-sama lahir dari satu perkawinan yang sah. 

Perbedaan kedudukan ini bertentangan dengan Pasal 26 ayat (1) 
Undang-Undang Perlindungan Anak, yang menegaskan bahwa orang tua 
berkewajiban melindungi anak dari perlakuan yang menimbulkan diskriminasi. 
Perlakuan berbeda terhadap anak berdasarkan garis keturunan mengabaikan 
prinsip kesetaraan yang dijamin undang-undang dan bertentangan dengan asas 
keadilan sebagaimana dikemukakan oleh John Rawls bahwa keadilan menuntut 
setiap individu memperoleh kesempatan yang sama untuk berkembang tanpa 
dibatasi oleh kondisi kelahiran.12 Sehingga, Pasubaya Mawarang yang menimbulkan 
perlakuan berbeda antar anak karena faktor genealogis dapat dikualifikasikan 
sebagai perjanjian yang mengandung unsur ketidakseimbangan moral dan 
bertentangan dengan prinsip fair equality of opportunity. Oleh karena itu, kesepakatan 
adat dalam Pasubaya Mawarang tidak dapat meniadakan atau mengurangi hak 
keperdataan anak. Apabila substansi perjanjian tersebut mengandung klausul yang 
menimbulkan perlakuan diskriminatif atau mengabaikan hak anak, maka secara 
hukum dapat dianggap bertentangan dengan Pasal 1337 KUHPerdata (batal demi 
hukum) jika tidak sesuai dengan kesusilaan. 

Persoalan mendasar muncul karena sistem hukum adat Bali masih 
memandang anak sebagai perpanjangan dari orang tua yang berkewajiban menjaga 
kesinambungan keluarga.13 Pandangan tersebut menempatkan anak dalam posisi 
fungsional, bukan individual. Padahal, sistem hukum nasional menegaskan bahwa 
anak adalah pemegang hak, bukan sekadar pelaksana kewajiban. Ketegangan antara 
dua sistem hukum ini menyebabkan anak dalam Pasubaya Mawarang sering 
kehilangan perlindungan hukum yang memadai. Dalam praktik di beberapa desa 
adat, anak tidak pernah dilibatkan secara langsung dalam penyusunan Pasubaya 
Mawarang, karena perjanjian tersebut dibuat sebelum anak tersebut lahir dan seolah 
keberadaannya sudah ditentukan oleh kehendak orang tua dan kesepakatan 
keluarga. Pada saat Pasubaya Mawarang menempatkan anak sebagai pihak yang 
pasif, maka kedudukan anak berubah menjadi objek dari perjanjian keluarga. 
Padahal, secara yuridis, Pasal 59 ayat (2)  Undang-Undang Perlindungan Anak 
mengharuskan negara dan masyarakat memberikan perlindungan khusus kepada 
anak yang menghadapi perlakuan diskriminatif akibat latar belakang sosial dan 
budaya. Perlindungan tersebut mencakup pengakuan hukum, kesetaraan hak, dan 

13 Wayan Jordi, Kahar Lahae, dan Sri Susyanti, “Kedudukan Anak Perempuan sebagai Anak Tunggal 
dalam Sistem Pewarisan pada Masyarakat Adat Bali,” Jurnal Ilmiah Advokasi 10, no. 1 (2022): 53–61. 

12 Angga Christian, Ainun Nabilah, dan Sulthoni Ajie, “Teori Keadilan Menurut John Rawls,” 
Quantum Juris: Jurnal Hukum Modern 7, no. 1 (2025): 603–604.  

24 



 

perlakuan yang adil.14 Oleh karena itu, praktik adat yang mengabaikan prinsip ini 
harus diarahkan kembali agar selaras dengan sistem hukum nasional tanpa 
menghilangkan nilai-nilai filosofis adat Bali. 

Pada sistem hukum adat, prinsip rwa bhineda mengajarkan bahwa segala 
sesuatu memiliki dua sisi yang berbeda namun saling melengkapi.15 Filsafat ini 
dapat dijadikan dasar reinterpretasi terhadap posisi anak dalam Pasubaya Mawarang. 
Anak tidak semestinya ditempatkan pada salah satu sisi semata, tetapi harus diakui 
memiliki hak untuk menghubungkan dua keluarga secara seimbang. Nilai harmoni 
ini sejalan dengan prinsip keadilan sosial sebagaimana diamanatkan dalam Pasal 
28B ayat (2) UUD NRI 1945, yang menegaskan bahwa setiap anak berhak atas 
kelangsungan hidup, tumbuh, dan berkembang serta berhak atas perlindungan dari 
kekerasan dan diskriminasi. Sehingga, kedudukan anak perkawinan pada gelahang 
melalui Pasubaya Mawarang harus diakui sebagai subjek hukum yang memiliki hak 
ganda namun dilindungi oleh satu prinsip keadilan. Ketika anak tunggal, maka 
seluruh tanggung jawab adat terhadap dua keluarga harus diimbangi dengan 
jaminan hak waris dan perlindungan hukum yang setara. Pada saat anak lebih dari 
satu, pembagian tanggung jawab adat tidak boleh menimbulkan perbedaan 
kedudukan hukum di antara mereka. Pasubaya Mawarang sebagai perjanjian adat 
hendaknya diarahkan bukan untuk membatasi hak anak, melainkan sebagai sarana 
penegasan tanggung jawab keluarga yang tetap menghormati hak-hak anak sebagai 
individu yang diakui dan dilindungi oleh hukum.16 
 
Implikasi Hukum terhadap Reformulasi Kedudukan Anak dalam Pasubaya 
Mawarang 

Kedudukan anak sebagai subjek hukum pada Pasubaya Mawarang dalam 
perkawinan pada gelahang memiliki implikasi yuridis yang signifikan terhadap 
dinamika hubungan antara hukum adat dan hukum nasional. Sistem hukum adat 
Bali pada dasarnya menjunjung prinsip keseimbangan dan harmoni, namun 
interpretasi tradisional yang masih menempatkan anak sebagai perpanjangan garis 
keturunan sering kali tidak sejalan dengan prinsip perlindungan anak yang diatur 
dalam hukum nasional.17 Perbedaan paradigma tersebut menimbulkan kebutuhan 

17 Sheila Nazihah Vazir dan Revi Fauzi Putra Mina, “Harmonisasi Nilai Adat dan Hukum Negara: 
Analisis Putusan Perkara Nomor 94/PDT.G/2022/PN JAP,” Deposisi: Jurnal Publikasi Ilmu Hukum 
2, no. 4 (2024): 360–369, https://doi.org/10.59581/deposisi.v2i4.4397.  

16 Tegar Sukma Wahyudi dan Toto Kushartono, “Perlindungan Hukum terhadap Hak Anak yang 
Menjadi Korban Perlakuan Tindak Kekerasan dalam Rumah Tangga Dihubungkan dengan 
Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang Perubahan atas Undang-Undang Nomor 23 Tahun 
2002 tentang Perlindungan Anak,” Jurnal Dialektika Hukum 2, no. 1 (2020): 58–63. 

15 Selvyani, “Konsep Rwa Bhineda sebagai Paradigma Pluralisme dalam Keberagaman Agama di Bali,” 
Śruti: Jurnal Agama Hindu 5, no. 1 (2024): 20–30, 
https://jurnal.ekadanta.org/index.php/sruti/article/view/619.  

14 Raden Roro Hanny Alfi Syahrin Rahazade dan Yunanto, “Perlindungan Hukum terhadap Hak 
Asasi Manusia Terkait Penempatan Transpuan dalam Sel Tahanan,” UNES Law Review 6, no. 4 (2024): 
12634–12636. 

25 

https://doi.org/10.59581/deposisi.v2i4.4397
https://jurnal.ekadanta.org/index.php/sruti/article/view/619


 

akan reformulasi konseptual agar kedudukan anak tidak lagi dipahami semata 
sebagai objek pewarisan atau pelanjut tanggung jawab adat, melainkan sebagai 
subjek hukum yang memiliki hak keperdataan dan hak sosial yang harus dijamin 
oleh sistem hukum secara terpadu. Reformulasi kedudukan anak dalam Pasubaya 
Mawarang dapat ditempuh melalui pendekatan harmonisasi hukum (legal 
harmonization). Harmonisasi ini bertujuan mengintegrasikan prinsip-prinsip hukum 
adat Bali yang berlandaskan nilai keseimbangan dan keharmonisan dengan norma 
hukum nasional yang menegaskan asas perlindungan, kesetaraan, dan kepastian 
hukum. Proses ini sejalan dengan pandangan Van Vollenhoven bahwa hukum adat 
merupakan hukum yang hidup karena mencerminkan jiwa bangsa, namun harus 
selalu menyesuaikan diri dengan perkembangan nilai-nilai sosial dan 
kemanusiaan.18 Oleh karena itu, Pasubaya Mawarang perlu dimaknai ulang sebagai 
instrumen hukum adat yang bukan hanya mengatur hubungan antar keluarga, 
tetapi juga menjamin hak-hak anak secara nyata. 

Implikasi pertama yang perlu diperhatikan adalah penataan ulang substansi 
Pasubaya Mawarang. Perjanjian adat ini perlu dirumuskan dengan prinsip 
non-diskriminasi sebagaimana diamanatkan pada UU No. 39 Tahun 1999 tentang 
HAM yang menegaskan bahwa setiap manusia khususnya anak berhak memperoleh 
perlindungan dari perlakuan diskriminatif dalam bentuk apa pun. Oleh sebab itu, 
setiap ketentuan yang membedakan kedudukan anak berdasarkan garis keturunan 
harus dihapus atau disesuaikan dengan asas kesetaraan hukum. Pasubaya Mawarang 
harus mengandung klausul eksplisit yang menjamin hak anak atas pewarisan, 
pengakuan sosial, dan tanggung jawab adat tanpa diskriminasi gender maupun 
genealogis. Implikasi kedua adalah penguatan posisi hukum anak dalam sistem 
hukum nasional. Sehingga, segala bentuk perjanjian adat yang menyangkut anak 
harus memperhatikan prinsip keabsahan perjanjian KUHPer. Hal tersebut terjadi 
karena anak belum memiliki kecakapan penuh untuk bertindak hukum, maka segala 
pengaturan mengenai dirinya harus berlandaskan pada kepentingan terbaik anak 
dan tidak boleh mengandung klausul yang meniadakan atau mengurangi hak-hak 
yang dijamin oleh undang-undang.19 

Implikasi ketiga berkaitan dengan aspek sosiologis dan perlindungan sosial 
anak hasil perkawinan pada gelahang. Dalam masyarakat adat Bali, anak tidak hanya 
memiliki hubungan hukum, tetapi juga hubungan spiritual dengan keluarga besar. 
Pada konteks anak tunggal, tanggung jawab adat yang dipikul bersifat ganda yaitu 
terhadap keluarga ayah dan keluarga ibu. Tanggung jawab ganda ini perlu 
diimbangi dengan jaminan hak ganda pula, termasuk pengakuan atas hak waris dan 
hak partisipasi dalam kegiatan adat dari kedua pihak. Sebaliknya, ketika anak lebih 

19 Kurniasih BR Bangun, “Akibat Perbuatan Hukum Anak di Bawah Umur dalam Perjanjian Bangun 
Bagi atas Akta Notaris (Studi Putusan Perkara Perdata Nomor 07/Pdt.G/2010/PN-Kis tentang 
Perjanjian Bangun Bagi),” Jurnal Hukum 15, no. 2 (2021): 276–291. 

18 Sulastriyono dan Sartika Intaning Pradhani, “Pemikiran Hukum Adat Djojodigoeno dan 
Relevansinya Kini,” Mimbar Hukum 30, no. 3 (2018): 449–464. 

26 



 

dari satu, pembagian tanggung jawab adat harus dilakukan secara adil tanpa 
menimbulkan hierarki sosial dalam keluarga.  

Implikasi keempat adalah pembaruan awig-awig desa pakraman. Desa adat 
memiliki kewenangan untuk membentuk dan menyesuaikan awig-awig sepanjang 
tidak bertentangan dengan hukum nasional. Oleh karena itu, reformulasi awig-awig 
perlu diarahkan untuk menegaskan kedudukan anak hasil Pasubaya Mawarang 
sebagai subjek hukum yang memiliki hak yang sama atas perlindungan adat, 
pengakuan sosial, serta hak ekonomi dan waris. Penerapan asas kesetaraan hukum 
dalam awig-awig akan memperkuat legitimasi adat sekaligus memastikan kesesuaian 
dengan Pasal 18B ayat (2) UUD NRI Tahun 1945. Implikasi kelima adalah perlu 
adanya peran aktif negara dan lembaga adat dalam pengawasan pelaksanaan 
Pasubaya Mawarang. Pengawasan ini diperlukan agar perjanjian adat yang dibuat 
tidak bertentangan dengan hukum positif. Pemerintah daerah bersama Majelis Desa 
Adat (MDA) dapat membentuk mekanisme konsultasi hukum yang memberikan 
panduan bagi masyarakat adat ketika menyusun Pasubaya Mawarang. Sehingga, 
setiap perjanjian adat yang melibatkan kepentingan anak akan melalui proses 
verifikasi substantif untuk memastikan tidak ada klausul yang berpotensi 
merugikan hak anak. Langkah ini merupakan penerapan prinsip integrated child 
protection system yang dianut dalam kebijakan hukum nasional, di mana 
perlindungan anak dilaksanakan secara lintas sektor antara keluarga, masyarakat, 
dan negara.20 

Implikasi terakhir terletak pada perlunya pembaruan doktrinal terhadap 
kedudukan anak dalam hukum adat Bali kontemporer. Selama ini, anak diposisikan 
semata sebagai penerus garis keturunan, sehingga diperlukan pergeseran paradigma 
menuju pemahaman baru yang menempatkan anak sebagai subjek aktif dalam 
struktur sosial dan hukum adat. Perspektif modern menegaskan bahwa anak tidak 
hanya berperan sebagai pewaris, melainkan juga pemegang hak yang memiliki 
kedudukan sejajar di hadapan hukum. Reinterpretasi ini mendukung asas keadilan 
substantif yang mengharmonikan nilai tradisi dengan prinsip kemanusiaan 
universal. Reformulasi konseptual tersebut berimplikasi pada terciptanya kepastian 
hukum dalam pewarisan adat, penguatan legitimasi hukum adat dalam sistem 
nasional, peningkatan perlindungan hukum bagi anak sebagai subjek mandiri, serta 
pembentukan relasi komplementer antara hukum adat dan hukum nasional. 

Sehingga, pembaruan terhadap Pasubaya Mawarang tidak hanya sekadar 
perubahan teknis, melainkan langkah strategis untuk membangun sistem hukum 
adat yang responsif terhadap nilai-nilai keadilan sosial dan perlindungan anak. 
Anak dalam perkawinan pada gelahang harus diakui bukan hanya sebagai hasil dari 
kesepakatan keluarga, tetapi sebagai individu yang memiliki martabat dan hak yang 
tidak dapat dikurangi oleh norma apa pun. Reformulasi kedudukan anak dalam 

20 Rahman, R. T., & Alwi. (2025). Membangun sistem perlindungan anak berbasis masyarakat: Studi 
kasus community governance di Kota Makassar. AMARENDA: Public Administration and 
Government Journal, 4(3), 456–467. https://doi.org/10.52423/pamarenda.v4i3.81.  

27 

https://doi.org/10.52423/pamarenda.v4i3.81


 

Pasubaya Mawarang akan menegaskan bahwa hukum adat Bali, meskipun berakar 
pada tradisi, tetap memiliki kapasitas untuk menyesuaikan diri dengan 
perkembangan nilai kemanusiaan universal. Prinsip keseimbangan yang menjadi 
roh hukum adat Bali seharusnya diwujudkan bukan dengan membagi hak 
berdasarkan garis keturunan, tetapi dengan memberikan pengakuan dan 
perlindungan yang sama bagi setiap anak sebagai pewaris nilai, budaya, dan hak 
kemanusiaan. 
 
PENUTUP  
Kesimpulan  

1.​ Kedudukan anak dalam Pasubaya Mawarang pada perkawinan pada gelahang 
mencerminkan pengakuan bahwa anak memiliki eksistensi hukum yang 
mandiri. Walaupun lahir dari kesepakatan adat, posisi anak tidak boleh 
hanya dipahami sebagai pelengkap struktur keluarga, tetapi sebagai subjek 
hukum yang mempunyai hak dan kewajiban dalam sistem hukum adat.  

2.​ Relevansi normatif dari kedudukan anak dalam Pasubaya Mawarang terletak 
pada pentingnya menguatkan nilai tradisi dengan prinsip keadilan dan 
perlindungan terhadap anak. Anak seharusnya tidak ditempatkan semata 
sebagai konsekuensi dari kesepakatan adat, tetapi sebagai subjek hukum 
yang dihormati martabat dan hak-haknya. 

Saran 

1.​ Bagi masyarakat adat dan lembaga desa pakraman, perlu dilakukan 
peninjauan dan pembaharuan substansi Pasubaya Mawarang agar tidak hanya 
mengatur keseimbangan antara purusa dan pradana, tetapi juga menegaskan 
perlindungan hukum dan pengakuan hak anak sebagai subjek hukum yang 
mandiri. Awig-awig desa sebaiknya memuat klausul eksplisit tentang 
kedudukan anak untuk mencegah terjadinya diskriminasi dan ketidakpastian 
hukum. 

2.​ Bagi pemerintah daerah dan pembentuk kebijakan, disarankan untuk 
memperkuat harmonisasi antara hukum adat dan hukum nasional melalui 
pedoman normatif yang menjamin penerapan prinsip kepentingan terbaik 
bagi anak sesuai UU Perlindungan Anak dan Konvensi Hak Anak 1989. 
Kolaborasi antara Majelis Desa Adat, hingga instansi hukum terkait perlu 
diperkuat agar Pasubaya Mawarang menjadi instrumen hukum adat yang 
responsif terhadap nilai keadilan dan perlindungan anak. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Agus Wisnuwardhana Suarsa, Widya Oktavia, dan Kenjiro Adriano Silaban, 
“Pernikahan Pada Gelahang: Solusi Kultura untuk Pasangan Anak Tunggal 

28 



 

di Bali,” Ensiklopedia Social Review 7, no. 2 (2025): 133–137. 
https://doi.org/10.33559/esr.v7i2.3276.  

Angga Christian, Ainun Nabilah, dan Sulthoni Ajie, “Teori Keadilan Menurut John 
Rawls,” Quantum Juris: Jurnal Hukum Modern 7, no. 1 (2025): 603–604. 

Ayu Putu Kusuma Wardhani, Rachmi Sulistyarini, dan Yenny Eta Widyanti, 
“Navigating Dual Lineage: Inheritance Uncertainty for Children of Pada 
Gelahang Marriages in Bali,” International Journal of Innovative Education 
Research and Multidisciplinary 7, no. 3 (2024): 1196–1200, 
https://doi.org/10.47006/ijierm.v7i3.591.  

Cindy, “Pengaturan Hak Waris Anak dalam Perkawinan Pada Gelahang di Bali,” 
Jurnal Hukum dan HAM Wara Sains 2, no. 9 (2023): 885–893, 
https://doi.org/10.58812/jhhws.v2i09.671.  

Evi Djuniarti, “Perkawinan ‘Pada Gelahang’ serta Aspek Hukum Pembagian Harta 
Warisannya di Bali,” Jurnal Penelitian Hukum De Jure 20, no. 3 (2020): 
459–471, https://doi.org/10.30641/dejure.2020.V20.459-471.  

Gusti Ayu Ketut Artatik dan I Putu Sarjana, “Perkawinan Pada Gelahang Dan 
Permasalahannya Di Desa Adat Pengeragoan Dangin Tukad, Kabupaten 
Jembrana”, Vidya Wertta, no. 1 (2024): 163. 

Hanif Maulana Yusuf, Nazma Ruhia Sabila, Faraz Gilar Nuladani, dan Insan Noor 
Zaman, “Hak Asasi Manusia (HAM),” Advances in Social Humanities 
Research 1, no. 5 (2023): 511–515, https://doi.org/10.46799/adv.v1i5.58.  

I.G.A. Mirah Laksmi Utari, Tedi Erviantono, dan Piers Andreas Noak, “Dominasi 
Purusa dan Kedudukan Perempuan Hindu Bali: Fenomena ‘Ngrembug’ 
pada Tradisi Bali,” Indonesian Journal of Public Administration Review 2, 
no. 3 (2024): 2–7, https://doi.org/10.47134/par.v2i3.4005.  

Kurniasih BR Bangun, “Akibat Perbuatan Hukum Anak di Bawah Umur dalam 
Perjanjian Bangun Bagi atas Akta Notaris (Studi Putusan Perkara Perdata 
Nomor 07/Pdt.G/2010/PN-Kis tentang Perjanjian Bangun Bagi),” Jurnal 
Hukum 15, no. 2 (2021): 276–291. 

Nafi Mubarok, “Pemenuhan Hak Anak dalam Hukum Nasional Indonesia,” 
Al-Qanun: Jurnal Pemikiran dan Pembaharuan Hukum Islam 25, no. 1 
(2022): 31–44, https://doi.org/10.15642/alqanun.2022.25.1.31-44.  

Putu Dyatmikawati, “Perkawinan Pada Gelahang dalam Masyarakat Hukum Adat 
di Provinsi Bali Ditinjau dari Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 
Perkawinan,” DIH: Jurnal Ilmu Hukum 7, no. 14 (2011): 107–123. 
https://doi.org/10.30996/dih.v7i14.273.  

Putu Karunia Sai Sathya dan Rahmi Zubaedah, “Perspektif Hukum Adat Bali 
Mengenai Waris dalam Perkawinan Pada Gelahang dan Upaya Penyelesaian 
Sengketa Warisnya,” Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan 11, no. 2.B (2025): 
233–241, https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP/article/view/9818.  

29 

https://doi.org/10.33559/esr.v7i2.3276
https://doi.org/10.47006/ijierm.v7i3.591
https://doi.org/10.58812/jhhws.v2i09.671
https://doi.org/10.30641/dejure.2020.V20.459-471
https://doi.org/10.46799/adv.v1i5.58
https://doi.org/10.47134/par.v2i3.4005
https://doi.org/10.15642/alqanun.2022.25.1.31-44
https://doi.org/10.30996/dih.v7i14.273
https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP/article/view/9818


 

Raden Roro Hanny Alfi Syahrin Rahazade dan Yunanto, “Perlindungan Hukum 
terhadap Hak Asasi Manusia Terkait Penempatan Transpuan dalam Sel 
Tahanan,” UNES Law Review 6, no. 4 (2024): 12634–12636. 

Rahman, R. T., & Alwi. (2025). “Membangun sistem perlindungan anak berbasis 
masyarakat: Studi kasus community governance di Kota Makassar.” 
AMARENDA: Public Administration and Government Journal, 4(3), 
456–467. https://doi.org/10.52423/pamarenda.v4i3.81.  

Selvyani, “Konsep Rwa Bhineda sebagai Paradigma Pluralisme dalam Keberagaman 
Agama di Bali,” Śruti: Jurnal Agama Hindu 5, no. 1 (2024): 20–30, 
https://jurnal.ekadanta.org/index.php/sruti/article/view/619.  

Sheila Nazihah Vazir dan Revi Fauzi Putra Mina, “Harmonisasi Nilai Adat dan 
Hukum Negara: Analisis Putusan Perkara Nomor 94/PDT.G/2022/PN 
JAP,” Deposisi: Jurnal Publikasi Ilmu Hukum 2, no. 4 (2024): 360–369, 
https://doi.org/10.59581/deposisi.v2i4.4397.  

Sulastriyono dan Sartika Intaning Pradhani, “Pemikiran Hukum Adat Djojodigoeno 
dan Relevansinya Kini,” Mimbar Hukum 30, no. 3 (2018): 449–464. 

Tegar Sukma Wahyudi dan Toto Kushartono, “Perlindungan Hukum terhadap Hak 
Anak yang Menjadi Korban Perlakuan Tindak Kekerasan dalam Rumah 
Tangga Dihubungkan dengan Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 
tentang Perubahan atas Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2002 tentang 
Perlindungan Anak,” Jurnal Dialektika Hukum 2, no. 1 (2020): 58–63. 

Wayan Jordi, Kahar Lahae, dan Sri Susyanti, “Kedudukan Anak Perempuan sebagai 
Anak Tunggal dalam Sistem Pewarisan pada Masyarakat Adat Bali,” Jurnal 
Ilmiah Advokasi 10, no. 1 (2022): 53–61. 

Wayan P. Windia, “Pernikahan Pada Gelahang,” Bali Membangun Bali: Jurnal 
Bappeda Litbang 1, no. 3 (2018): 225. 

30 

https://doi.org/10.52423/pamarenda.v4i3.81
https://jurnal.ekadanta.org/index.php/sruti/article/view/619
https://doi.org/10.59581/deposisi.v2i4.4397

